
maya ga l le ry

ה ט ס ' ג ו ח י  ש י

ט ט י ר א פ



3 2

2 0 2 1  , ס ו נ י י ק ו א ה ל  ע ך  ל ו ה ק  נ ע ק  ו נ י ת
מ " ס  2 0 0 × 1 5 0  , ד ב ל  ע ק  י ל י ר ק א

G i a n t  B a b y  W a l k i n g  o n  t h e  O c e a n ,  2 0 2 1
a c r y l i c  o n  c a n v a s ,  1 5 0 × 2 0 0  c m



5 4
 , ם ו ד א ה  ד 2ש 0 2 0 , ד ב ל  ע ט  י פ ר ג ו ק  י ל י ר ק א  ,1 1 7 x 1 1 מ6 ״ ס  

 ,  2 0 2 0 ,  a c r y l i c  &  g r a p h i t e  o n  c a n v a s ,  1 1 6 x 1 1 7  c m
 , ן מ ז א  ל ל ר  ב ד 2מ 0 2 1 , ד ב ל  ע ק  י ל י ר ק א  ,1 1 0 x 1 0 מ5 ״ ס  

 ,  2 0 2 1 ,  a c r y l i c  o n  c a n v a s ,  1 0 5 x 1 1 0  c mR e d  F i e l d T i m e l e s s  D e s e r t



7 6
 2 0 2 1 , ד ב ל  ע ק  י ל י ר ק א  ,1 1 6 x 1 1 מ5 ״ ס  

U n t i t l e d ,  2 0 2 1 ,  a c r y l i c  o n  c a n v a s ,  1 1 5 x 1 1 6  c m
, ת ר ת ו כ א  ל ל  , ר י ק ה ך  ר ד ע  י ג ה ה  2ז 0 2 1 , ד ב ל  ע ק  י ל י ר ק א  ,1 1 7 x 1 1 מ2 ״ ס  

 ,  2 0 2 1 ,  a c r y l i c  o n  c a n v a s ,  1 1 2 x 1 1 7  c mI t  C a m e  T h r o u g h  t h e  W a l l



9 8

גלעד: דבר נוסף שבולט בציורים הוא האופן שבו הצורות מאורגנות על
הבד. ברבים מהם ניתן לזהות מבנה המזכיר גריד; הסימנים אינם נערמים

בערבוביה, אלא להפך – נדמה שכל מערכת צורנית מקבלת על הקנבס
מקום מובחן וברור. בעוד שבמודרניזם הגריד נתפס כדימוי על, בהתאם

לרעיון שהציעה התאורטיקנית רוזלינד קראוס במאמרה ב-October )גיליון
9, 1979(, הרי שאצל ישי השימוש בגריד קודם למחשבה המודרניסטית

עליו. עבורו, הגריד הוא עיקרון מארגן של מרחב הציור – כזה המעניק לכל
אלמנט מקום עצמאי. כך הופך הגריד בציוריו של ישי למעין ארונית

פלאותרבת מגירות, שבכל אחת מהן מתרחש אירוע נפרד, לעיתים אף
בשפה ציורית שונה.

מנחם: כשאת אומרת את זה, אני מבין למה את מתכוונת, הוא באמת אמן
ג‘אז. זה מעורר את השאלה מה עומד בבסיס של הג‘אז וגם קיים בציור
של ישי. אולי האילתור, הפראזה, החזרתיות. כמו בג׳אז, גם כאן, נראה
שהוא בונה פראזה ומאלתר עליה. אבל במחשבה שנייה, אני לא בטוח
שיש פה אילתור. אני חושב שהוא בודק, שהוא מהמר. על כל הקופה.

גלעד: ארגון הציור של ישי מעורר תחושה של ציפה ושל חוסר משקל,
כאילו יש מגנט מאחורי הציור שתופס את כל הצורות. זה קשור לדברים

שמנחם אמר לגבי יראת כבוד לציור, היא ניכרת בצורות הפתוחות האלה.
יש בהן רטט, ערפול, תחושה של תזוזה זהירה. ישי לא בא ומניח צורה

באופן גס והחלטי, אלא מתוך חיפוש וטיפול זהיר - זאת יראת כבוד שאני
רואה. 

מנחם: לתחושתי, ישי ניגש אל הציור כצייר במובן העמוק של המילה –
מתוך יראת כבוד אמיתית למדיום עצמו. אבל בעיניי, כל העמדה הזאת היא
במידה רבה פיקטיבית, מדומיינת; בסופו של דבר, גם הציור וגם האמן הם
אידיאות. ישי מגיע עם אותנטיות גדולה ביחסו אל הדמיון, אך אותנטיות זו
איננה מובילה לגילוי או לחשיפה, אלא למפגש עם האידיאות המדומיינות

שלו. מאחר שלדעתי הכול בציור מתקיים ללא היררכיה, הרגע האותנטי שבו
הצייר פועל הוא רגע מרתק במיוחד – הוא מפגיש אותי לא עם האדם

עצמו, אלא עם המחשבה שלו; קודם כל עם הרעיון שמופיע ומעורר בי
תחושת שותפות, ורק אחר כך עם היוצר שמאחוריו. וזה, בעיניי, ההישג
הגדול של ישי – האותנטיות שלו כצייר מאפשרת לי כצופה לגעת באופן
ישיר בציור עצמו, במרחב של רעיונות, מושגים, צורות, צבעים וקשרים,

ולבנות מתוכם סיפורים אישיים – כמעט מבלי להזדקק להיכרות עם האדם
שמאחורי היצירה.

מנחם גולדנברג: בציורים של ישי יש משהו כמעט אנטי-נרטיבי. כשאני
מתבונן בהם, הדבר הראשון שאני רואה זה המון התרחשויות, כמו אירוע

שאין בו כמעט דבר מארגן, חוץ מהפריים שמחזיק אותו. הקנבס הופך
למעין ׳כיכר העיר׳ או מתחם ציבורי שמתחוללות בו חקירות מעניינות עם

חומר ופעולות מגוונות שתורמות לאווירה האירועית הזאת. הציור הוא
מפגש בין כל מיני דברים, שבזכות עצמם, מתוך המובחנות והאוטונומיה

שלהם, מסתפקים בעצמם ונותנים את עצמם במלואם ללא צורך בהקשר.
כך אפשר פתאום להבחין בקשרים שונים שנוצרים בתוך הציור, קשרים

שאינם נרטיביים – דבר מוליך לדבר או דבר מאפשר לקפוץ לדבר
אחר. הסימנים אינם מטאפורה או ייצוג של משהו חיצוני. במובן זה, יש

בציורים זיקה חזקה למופשט, כי בסופו של דבר, הדרישה היא שהקו,
הצבע, החומר והקומפוזיציה יחזירו לי משהו חושני. ואכן, הציורים של ישי

מחזירים פידבק למבט, לתחושה ולסקרנות שלי. כצופה, אני לא נדרש
לטכניקה, אני לא צריך היסטוריה ואין לי צורך בתנאים מוקדמים. 

אלינור: כשאני מתבוננת בציורים של ישי אני חושבת על ג‘אז, אפילו פרי-
ג‘אז. יש ביניהם זיקה במהות, בתנועה, בנוכחות. אני נכנסת לציורים באותו

אופן שבו אני נכנסת אל הג‘אז – אל משהו מאוד אבסטרקטי שמסתיר
מבעד לאלתור איזו חוקיות חמקמקה, ושיש בו הזמנה להשתתפות. גם

הצורות הפתוחות הן הזמנה, ישי לא מרבה לסגור אותן.

אלינור נחמיה: זה מעניין – חלום היה הדימוי הראשון שעלה בי כשראיתי
את העבודות. יש בציורים האלה משהו שמזמין לגבש סיפור או דימוי, אך
בו בזמן גם מאפשר חופש מוחלט – לחבר בין הצורות או להפריד ביניהן,

לפרק ולהרכיב מחדש. בתחילה הרגשתי שיש בציור סיפור שאני צריכה
לפענח, אך בהמשך הבנתי שזה לא העניין. התחושה הזכירה ניסיון לתפוס

חלום – לאחוז בקצה חוט שהחלום מגיש לך, לנסות ללכת בעקבותיו,
לתפור ולפרום. יש משהו מפתה מאוד בציורים של ישי, רצון להיכנס לתוכם

ולעקוב אחר הצורות, לקשור ביניהן או פשוט לשוטט ביניהן בחופשיות,
לפעמים להיתפס במשהו קטן שמושך את המבט. בתוך כל זה יש רגעים

מהפנטים ממש. העין שלי, למשל, שוב ושוב נמשכת לציור שראינו בתחילת
הביקור ]עמ׳ 29[; אינני יודעת למה – אולי פשוט כי הוא ורוד, וזו סיבה

מספקת. בזמן שאני משוטטת בין הדימויים, מופיע לפתע שילוב של סגול
וצהוב שבולע אותי פנימה, ואני שואלת את עצמי מה זה הדבר הזה.

החיפוש של ישי בולט במיוחד בציור אם היינו יכולים לתקשר ]עמ׳ 33[,
שבו ניכרות מחיקות, תוספות ושכתוב. האסוציאציה הראשונה שעולה בי

היא של תהליך כתיבת תסריט – תנועה מתמדת קדימה ואחורה, מחיקה
והוספה, ניסיונות אינסופיים להתקדם ולטשטש עקבות – וכל זה ניכר

היטב בציוריו.

הציורים של ישי מזכירים לי גם את הדיון במצב הצייר והציור שמופיע 
בסקיצות פדגוגיות של הצייר פול קליי. קליי מתאר את המתח שבין 

הקונקרטי לרוחני באמצעות דימוי של חץ. נקודת המוצא של החץ נטועה
בנוכחות החומרית, הקונקרטית של החומר, של הבד – אני פה, והכל זה

סימני הגוף הנוכח בהווה. ומסלולו של החץ, שמצויר בתנועה מעוגלת כלפי
מעלה, מדמה את השאיפה לרוח, לעולם. אתה מביט בציור ויכול לדמיין

מקום אחר של חוויה, של הזיה, של חלום. אולי זו הדרך להבין את הנוכחות
של הסימנים והצורות בציורים של ישי. נראה שהם נוגעים במרקם הזה של
החלום. יש תחושה של ניסיון לקבע על הבד בצורה ובחומר את אותו רעיון

מטושטש וחמקמק, ניסיון שנידון לכישלון מכוון שבין הפנטזיה למציאות אי
אפשר לתפוס את הצורה. היא הופכת לבוץ, לכתם, ללכלוך. הציורים

מדגישים את הפער בין הניקיון בדמיון ובחלום לבין הניסיון לתת לניקיון
הזה צורה על הבד. 

,U דימוי שאפשר לזהות, אולי אותיות או צורות שונות: מגף, סולם, האות
קשת. הצורה נראית לפתע מוחשית כמו דבר מה מהעולם, השפה הציורית

נעשית איורית יותר, סמיכה יותר, גופנית יותר. החומר הצבעוני- גופני
בציור מכניס אלמנט אקספרסיבי, כמו אצל פיליפ גסטון. אחרי שגסטון

סיים עם הציור המופשט בגיל 50, הוא עבר לציורים יותר נאיביים
ואקספרסיביים. במשך שנתיים, הוא רק רשם בסטודיו סימנים מאוד

בסיסים הנראים לעיתים כמעט כאותיות. הוא הסביר שהוא רוצה לרדת
לדרגת האפס, לשכוח את כל מה שהוא יודע ולעשות רק סימן. הוא צייר
אלמנטים כמו נעל וספר בצורה הכי פשוטה, וכל זה אחרי שזכה להכרה

כצייר בזרם המופשט. 

גלעד אפרת: נתקלתי פעם באינסטגרם בתצלום של ישי המחזיק שני
ציורים ברחוב ]עמ׳ 11[. ההתבוננות בציורים מחוץ לסטודיו, בקונטקסט

העירוני, עזרה לי להבין מאיפה נובעים הסימנים שהוא מצייר. הם
מתחברים לי לגרפיטי או לסימנים אקראיים, סתמיים ואגביים שאפשר

לראות על קירות הבתים בתל אביב. כלומר, הם מתחברים למציאות
קונקרטית. אך עם זאת, הם גם מתארים מקום אחר ולא מוחשי שאינו

קיים במציאות. זה מצב פרדוקסלי יפה שמתקיים בציור – הוא מאפשר
להיות בשני המקומות בעת ובעונה אחת. 

בגוף הציורים שבתערוכה קורה משהו מעניין: מצד אחד, המוטיבים 
הצורניים נראים מופשטים, ומצד שני, הסימנים הולכים ומתגבשים לכדי 

אלינור נחמיה – במאית קולנוע, כותבת ומורה; מנחם גולדנברג –
פילוסוף, מרצה ועורך שותף של כתב העת מעקף, חבר ומייסד "המסדר";

וגלעד אפרת – אמן ואוצר התערוכה.
השיחה התקיימה באפריל 2021, בסטודיו של ישי חוג׳סטה, לרגל תערוכת

היחיד שלו ״פאריטט“ בגלריה מאיה, תל אביב.

בסטודיו של ישי מונחים זה לצד זה, וזה על גבי זה, ציורים עזי-צבע
בפורמט ריבועי גדול, היוצרים יחד פסיפס עשיר ותוסס. בין הציורים ניכרת

אחדות צורנית: הגודל, הפורמט, ומשטחי הצבע הרחבים המשתרעים על
פני כל הקנבס. עליהם ניכרת עשייה ציורית מגוונת – כתמים, צורות

וסימנים בגודל דומה – הצפים ומרחפים על פני המשטחים. התבוננות
באוסף העבודות חושפת היגיון פנימי משותף באופן פיזור הצורות על הבד,

ומעוררת שאלות על משטחי הצבע האחידים, הפורמט הריבועי הגדול
והרפטטיבי, משמעות הצורות וארגונן, ועל האופן שבו ישי מתבונן בהן

ומעבד אותן בציור.

שיחה בין אלינור נחמיה, מנחם גולדנברג וגלעד אפרת



11 10

בו היררכיה, וכתוצאה מכך מתאפשרים המעוף והתעוזה. יש בצורה
הזאת משהו מאוד ניטרלי, צורה אחרת הייתה מושכת את תשומת הלב

מהמתרחש על הבד עצמו.

גלעד: המצע הריבועי, בהקשר המודרניסטי שלו, מתנגד לנרטיב. אם
חושבים על הפורמטים המקובלים בתולדות האמנות, אז מסגרת מלבנית

אופקית מהדהדת אוטומטית ציורי נוף, וקנבס מלבני אנכי קשור בקשר
הבסיסית׳ הזאת שהפורמט הריבועי ׳ הדוק לפורטרט ולגוף. התחושה 

מעורר, מחזירה אותי דווקא לתצלום שעמו פתחתי את השיחה. הפורמט
הריבועי בציורים של ישי מזכיר לי את הפריים הריבועי האינסטגרמי

שמכתיב לכל דימוי באשר הוא את צורתו ואת גודלו הסופיים. למעשה,
כיום, בגלל החשיפה הבלתי פוסקת שלנו לדימויים דיגיטליים ברשתות,

מסגרת העל׳ להעברת מידע ויזואלי שמארגנת וחותכת את ׳ הריבוע נעשה 
הקומפוזיציה באופן כפייתי. ישי מאמץ את הפריים הריבועי, אך אינו נכנע

לו, הוא בונה בגבולותיו קומפוזיציה ומנכס לעצמו את השליטה במרחב. 

, אבל זה בדיוק מה אפשר לומר שהפורמט בסיסי או עצלני אלינור: 
ן  , אי שמאפשר את החופש. בריבוע יש משהו דמוקרטי באיזשהו אופן

מנחם: אני מתייחס לפורמט הריבועי כהמשך של רעיון המגע עם
האידיאה. מה שמאפיין את האידיאה זה שהיא איננה ספציפית, היא לא
באמת בעולם, היא סכמתית. פורמט הריבועים מהדהד את הרעיון הזה.

המצע הריבועי מובהק לכאורה, אך הוא בכל זאת בסיסי או סתמי – במובן
שהוא ׳סתם׳ מאפשר לישי לצייר. מהבחינה הזאת, הריבוע הוא כביכול

בחירה עצלנית, אבל הוא בעצם מתפקד כסכמה שלתוכה אתה יכול
להביא את הפרשנויות שלך. אתה מתחיל לעבוד עם מה שהציור נותן לך,

בלי הסחות דעת.

, לצד ארגון משטח הציור הוא ן נוסף, שחוזר בציורים של ישי י מאפי
ן לא י ין שהפורמט הזה מאפי הפורמט הריבועי הגדול שלהם. חשוב לי לצי

רק את העבודות בתערוכה אלא את כל עבודותיו מהשנתיים האחרונות.
ן אתי לשמוע מה אתם חושבים על הפורמט הזה.  י מעני



13 12

 , ת ר ת ו כ א  ל 2ל 0 2 1 , ד ב ל  ע ק  י ל י ר ק א  ,1 0 5 x 1 0 מ0 ״ ס  
U n t i t l e d ,  2 0 2 1 ,  a c r y l i c  o n  c a n v a s ,  1 0 0 x 1 0 5  c m



15 14



17 16
 , ר י ק ל ר  י ק מ ר  ק ב 2מ 0 2 1 , ד ב ל  ע ק  י ל י ר ק א  ,1 2 0 . 5 x 1 2 מ0 ״ ס  

 ,  2 0 2 1 ,  a c r y l i c  o n  c a n v a s ,  1 2 0 x 1 2 0 . 5  c m
 , א ב ש ר  ח א 2ה 0 2 1 , ד ב ל  ע ק  י ל י ר ק א  ,1 3 0 x 1 3 מ5 ״ ס  

 ,  2 0 2 1 ,  a c r y l i c  o n  c a n v a s ,  1 3 5 x 1 3 0  c mV i s i t o r  B e t w e e n  t h e  W a l l s T h e  O t h e r  C o m i n g



19 18

 , ן ב א ב ע  ו ב 2ט 0 2 1 , ד ב ל  ע ק  י ל י ר ק א  ,1 1 5 x 1 1 מ0 ״ ס  
 ,  2 0 2 1 ,  a c r y l i c  o n  c a n v a s ,  1 1 0 x 1 1 5  c mE t c h e d  i n  S t o n e

מה שמפעיל אותי זה הניסיון לחוות דברים
שאי אפשר לחוות, כמו שהם מופיעים הרבה

פעמים במדע בדיוני - איך אפשר ליצור
משהו חדש? איך אפשר לברוא דבר מה שלא
היה שם קודם? אני שואב השראה מהמרחב
האורבני האקראי - ממחיקה של שפכטל על
הקיר, מצבעוניות של כתם על ארון חשמל.
הקונטרסט הזה בין הבלתי אפשרי ליומיומי

מרתק אותי.
ישי חוג'סטה



21 20
 , ? ם ח פ ם  ש ש  2י 0 2 1 , ד ב ל  ע ק  י ל י ר ק א  ,1 2 5 x 1 2 מ5 ״ ס  

 ,  2 0 2 1 ,  a c r y l i c  o n  c a n v a s ,  1 2 5 x 1 2 5  c m
 ,  2 0 2 0 , ד ב ל  ע ק  י ל י ר ק א  ,1 0 0 x 1 0 מ0 ״ ס  

U n t i t l e d ,  2 0 2 1 ,  a c r y l i c  o n  c a n v a s ,  1 0 0 x 1 0 0  c mI s  T h e r e C o l e T h e r e ?
ת ר ת ו כ א  ל ל



23 22

Yishay Hogesta (b. 1990, Tel Aviv) lives and works in Tel Aviv. Yishay studied film and art at

The Minshar School of Art (2018) and participated in artist residencies in Betonest, Germany

(2018) and Parasite, Jerusalem (2019). Selected group exhibitions in which he presented:

“After Midnight,” Herzl 16 (2019), “The Annual Sale Exhibition for the Levinsky Garden

Library,” Beit Binyamini, (2019), “Exhibition No. 1: Group Exhibition,” Halal Bastudio, Tel Aviv,

(2021). The exhibition, “Parity,” at Maya Gallery (2021) is his first solo exhibition.

 1 1 6 x 1 1 3 . 5  , 2 0 2 ד0 ב ל  ע ק  י ל י ר ק א  ,  ,  
U n t i t l e d ,  2 0 2 0 ,  a c r y l i c  o n  c a n v a s ,  1 1 3 . 5 x 1 1 6

ת ר ת ו כ א  ל ל

ישי חוג'סטה )נולד בשנת 1990( חי ופועל בתל אביב. הוא למד קולנוע ואמנות במכללת מנשר לאמנות, והשתתף בתערוכות
קבוצתיות נבחרות, בהן "אחרי חצות" )הרצל 16, תל אביב, 2019(, "תערוכה מספר 1: תערוכה קבוצתית" )חלל פרזיט,

ירושלים, 2018(, "פאריטט" )גלריה מאיה, תל אביב, 2018(, וכן במכירה השנתית למען ספריית גן לוינסקי )בית בנימיני, תל
אביב(. בשנת 2018 השתתף בשהות אמן בטונסט, גרמניה. תערוכת היחיד הראשונה שלו הוצגה בשנת 2021.



25 24
 ,  2 0 2 1 , ד ב ל  ע ק  י ל י ר ק א  ,1 1 0 x 1 1 מ0 ״ ס  

U n t i t l e d ,  2 0 2 1 ,  a c r y l i c  o n  c a n v a s ,  1 1 0 x 1 1 0  c m

מ " ס  1 1 0 × 1 1 0  , ד ב ל  ע ק  י ל י ר ק א  , 2 0 2 1  , א צ ו מ א  ל ל ך  ר ד י  ר ו ח א מ
B e h i n d  t h e  D e a d  E n d ,  2 0 2 1 ,  a c r y l i c  o n  c a n v a s ,  1 1 0 × 1 1 0  c mת ר ת ו כ א  ל ל



27 26

What motivates me is the attempt to
experience things that cannot be
experienced, as they often appear in
science fiction - how can one create
something new? How can you create
something that was not there before? I
draw inspiration from the unplanned
urban space - from the putty patching
on a wall to the colors of a stain on an
electrical box. This contrast between the
impossible and the everyday fascinates
me.

 Yishay Hogesta

מ " ס  1 1 0 × 1 0 0  , ד ב ל  ע ק  י ל י ר ק א  , 2 0 2 1  , ם י ה ל  ע ך  ל ו ה ק  נ ע ק  ו נ י ת
G i a n t  B a b y  W a l k i n g  o n  t h e  S e a ,  2 0 2 1 ,  a c r y l i c  o n  c a n v a s ,  1 0 0 × 1 1 0  c m



29 28
 , ה נ ו ש א ר ל ו  י ל א ו  נ ע ג ה ש ם  ח ת 2מ 0 2 1 , ד ב ל  ע ק  י ל י ר ק א  ,1 2 0 x 1 2 מ5 ״ ס  

 ,  2 0 2 1 ,  a c r y l i c  o n  c a n v a s ,  1 2 5 x 1 2 0  c m
 , ר ז ו מ ה ם  י ה ל  2ע 0 2 1 , ד ב ל  ע ק  י ל י ר ק א  ,1 3 0 x 1 3 מ5 ״ ס  

 ,  2 0 2 1 ,  a c r y l i c  o n  c a n v a s ,  1 3 5 x 1 3 0  c mT h e  F i r s t  C o m p o u n d  W e  R e a c h e d O n  t h e  S t r a n g e  S e a



31 30



33 32

מ " ס  1 1 4 × 1 1 0  , ד ב ל  ע ק  י ל י ר ק א  , 2 0 2 1  , ר ש ק ת ל ם  י ל ו כ י ו  נ י י ה ם  א
I f  W e  C o u l d  C o m m u n i c a t e ,  2 0 2 1 ,  a c r y l i c  o n  c a n v a s ,  1 1 0 × 1 1 4  c m



35 34

Elinor Nechemya: When I look at Yishay’s paintings I
think of jazz, pre-jazz even. There is an affinity
between the two in their essence, in the movement
and in their presence. I experience the paintings the
same way I experience jazz, as something very
abstract that masks through improvisation some
elusive legitimacy that invites participation. The
forms are also an open invitation that Yishay does not
often close.

a strong affinity for the abstract, because the bottom
line is that the the lines, the color, the material and
the composition demand a sensual response from me.
Undeniably, Yishay’s paintings provide feedback to my
gaze, feeling and curiosity. As a spectator, I do not
need a specific technique, I do not need history and I
do not need prerequisites. 

Menahem Goldenberg: When you say that, I understand
exactly what you mean, he is truly a jazz artist. This
raises the question of what stands at the core of jazz that
is also present in Yishay’s paintings. Maybe it is the
improvisation, the prose, the repetitiveness. As in jazz,
here too, he seems to build a composition and improvise
on it. However, on second thought I am not sure there is
improvisation here exactly. I think he is checking, that he
is a gambler. On the whole pot.

Gilad Efrat: Another prevalent component that stands
out in the paintings is the way the shapes are
organized on the canvas. In a large number of the
paintings, for example, there seems to be a grid
structure. The markings are not organized in a jumble,
on the contrary, the feeling is that there is a distinct
place on the canvas for any formal arrangement. But
while in modernism the grid is the supreme rule, based
on the theory of Rosalind Kraus (“Grids” in October
vol.9, 

1979), Yishay uses the grid in a way that precedes the
modernist idea. He uses it as the organizing principle
for the space on the canvas so that each of the
elements receives its own distinct place. Yishay’s grid
creates a kind of ‘treasure chest’ full of drawers, with
each drawer holding a different occurrence,
sometimes even painted in a different language. 

Gilad Efrat: The organization of Yishay’s painting evokes a
feeling of buoyancy and weightlessness, as if there is a
magnet behind the painting that attracts all the shapes. It
is connected to the things you said, Menahem, about
reverence for painting, it is evident in these open forms.
They exude a vibration, a haze, a sense of calculated
movement. Yishay does not place these forms on the 

Menahem Goldenberg: In my opinion, Yishay
approaches painting as a ‘painter,’ that is to say with
a lot of reverence for painting. But this whole
position is fictitious, everything is imaginary. In the
end, ‘painter’ and ‘art’ are ideas. Yishay approaches
painting with authenticity (relative to the
imaginary), but this does not lead to discovery or
exposure, it only represents the encounter with his
imaginary perceptions. Because I think his paintings
are without hierarchy, authentic action is an amazing
occasion because it unites me not with the person
himself, but with his internal thoughts; meaning I am
met first by the visual interpretation of the thoughts
that lead me to feel like a participant and only then
am I met with the person behind the thoughts. This
is Yishay’s greatest achievement in my opinion. His
authenticity as a painter allows me, as a viewer, to
become familiar with the things that are painted;
with different ideas, concepts, shapes, colors,
connections and affiliations and to build my own
narrative (almost without having any need to get to
know the person behind the paintings).

canvas in a rough, overly-decisive way, rather they are
inserted only after meticulous exploration - this is the
reverence I see. Another element that can be frequently
found in Yishay’s paintings, in addition to the
organization of the paintings themselves, is their large
square format. It is important for me to note that this
format characterizes not only the works exhibited but all
of his works from the last two years. It would be
interesting to hear what you think of this format.

Elinor Nechemya: You could say that the format is basic
or lazy, but that is exactly the freedom that it allows. 

Menahem Goldenberg: I relate to the square format as
an extension of the concept of approximation with the
idea. What characterizes the idea is that it is not
specific, it does not exist in the world, it is schematic.
The square format echoes this idea. The square
substrate is seemingly distinct but it is in actuality
trivial - in the sense that it ‘just’ allows Yishay to paint.
In this respect, the square may seem like a lazy choice,
however, it actually functions as a schema into which
he can bring his interpretations. He can start working
with what the painting gives him, without distraction.

The square is somewhat democratic in a way, it had no
hierarchy and as a result the departure into the daring
is made possible. There is something very neutral about
this shape, another shape would have diverted attention
from what is taking place on the canvas itself. 

Gilad Efrat: The square frame, in its modernist context,
opposes narrative. If one thinks of the traditional
formats in art history, a horizontal rectangular frame
automatically resonates with landscape paintings, while
a vertical rectangular canvas is closely associated to
portraiture and the body. This ‘basic’ feeling evoked by
the square format, actually brings me back to the
photograph with which I started the conversation. The
square format in Yishay’s paintings reminds me of the
square frame Instagram uses to dictate each image’s
final shape and size. In fact, today, because of our
relentless exposure to digital images on the web, the
square has become the ‘standardized frame’ for
conveying visual information. This frame organizes and
cuts the composition compulsively, sometimes violently
and in a way that is ultimately irresistible. Yishay
utilizes the square frame but does not give in to it, he
builds a composition within its boundaries and
transforms his control of the space into an asset.



37 36

Elinor Nechemya - Film director, writer and teacher

Menahem Goldenberg - Philosopher, professor, editor 
(publisher) of the magazine Bypass and a member and 
founder of The Order Gilad Efrat - Artist and curator of

the exhibition

Gilad Efrat: I once came across an Instagram photo of
Yishay holding two paintings on the street (pg.11). 

In Yishay’s studio, displayed next to and on top of one
another are large, bold, square format paintings that
together create a colorful mosaic. There is much that
links the paintings: the size, the format, the colorful
surfaces that blanket the entire canvas, covered by a
diverse array of stains, shapes and markings similar in
size, that seem to float across the painted surfaces.
Looking at the collection of works reveals a congruous
internal logic that dictates how the shapes are
scattered across each canvas and raises questions
about the meaning of the uniform colored surfaces, the
repetitive, large square format, as well as the nuances
of the shapes, their organization on the canvas and the
way in which Yishay handles them. 

This conversation took place in Yishay Hogesta’s studio
in April 2021, in preparation for his solo exhibition,
“Parity,” at Maya Gallery in Tel Aviv.

Seeing the paintings outside of the studio, in an urban
context, helped me to understand where the symbols
he paints originate. They connect me to graffiti or
seemingly trivial, incidental markings that can be seen
on many an external wall of the houses in Tel Aviv.
That is to say, they connect to a concrete reality. Yet,
they also characterize another intangible place that
does not exist in this reality. This creates a beautiful,
paradoxical situation that can exist in painting - it
allows them to be in both places at the same time
without contradiction. Something intriguing is taking
place in the body of the paintings: on the one hand, the
formal motifs seem abstract and on the other hand, the
symbols crystalize into almost recognizable images,
such as perhaps different letters or shapes like a boot, a
bow, a ladder, or the letter “U.” The form is suddenly
tangible, like something out of the physical world, the
pictorial language becomes more illustrative, thicker,
more substantial. The colorful material in the paintings
introduces an expressive element, reminiscent of the
work of Philip Gaston. Gaston, at the age of 50,
abandoned abstraction and moved into more naive,
expressive paintings. For two years, he dedicated his
time in the studio to exploring very basic symbols that
sometimes resembled alphabetical letters. He explained
that he wanted to return to basics, to forget all he had
learned and produce only the simplest forms. He
painted objects like a shoe or a book, in the most direct
way and all of this after an entire career. Yishay’s
paintings also remind me of the analysis of the
painter’s 

Elinor Nechemya: That is interesting, a dream was the
first thing that came to my mind when I saw the works,
because there is in these paintings a kind of inherent
invitation to try and formulate a story or an image. The
paintings give me freedom and space to explore; to
connect the forms or not connect them, to disassemble
and reassemble them. At first, I felt that there was a
story in the paintings that I needed to follow and then I
realized it was trivial and that was not what was
happening. It was a similar feeling to trying to catch a
dream, to pull at the end of a thread that the dream
presents to you, to try and follow it and sew it and
unravel it. It is tempting to approach Yishay’s paintings
and try to connect the shapes, although it is also 

condition and the Pedagogical Sketchbook of painter Paul
Klee. Klee depicts the tension between the concrete and
spiritual through the use of the image of an arrow. The
starting point of the arrow is rooted in the material, the
concreteness of the material canvas - I am here and
everything is a representation of the physical body in the
present moment. Meanwhile, the trajectory of the arrow,
drawn in a circular, upward motion, symbolizes the
aspiration of the spirit in the world. Looking at these
paintings allows you reach another plane of experience,
of hallucination, of dream. Perhaps this is the best way to
understand the presence of forms and symbols in
Yishay’s paintings. They seem to achieve the consistency
of a dream. There is a sense of establishing on the canvas,
through the use of both material and form, the same
blurry and elusive feeling; an attempt doomed to a
deliberate failure of definition between fantasy and
reality. It is impossible to fully grasp their form and as a
result, it becomes mud, stain, dirt. The paintings
emphasize the gap between the cleanliness of the
imagination and the dream, and the attempt to give this
cleanliness shape on the canvas. 

Menahem Goldenberg: There is something almost anti-
narrative in Yishay’s paintings. When I look at them, the
first thing I see is multiple ‘happenings,’ or an event in
which there is almost nothing organized except the
frame that contains them. The canvas is transformed
into the equivalent of a ‘town square,’ or a public
meeting place which allows for compelling inquiry,
enhanced by the material form and varied gestures that
contribute to this eventful atmosphere. His painting
allows for an encounter among many elements, which in
their own right and out of their individual
distinctiveness and autonomy are content with
themselves and surrender fully without the need to be
contextualized. Thus one can suddenly distinguish
between different connections that are formed within
the painting, connections that are not narrative - one
thing leads directly to another, or one thing that allows
one to leap to another altogether. The signs are not a
metaphor or a representation of something external. In
this sense, the paintings have 

very rewarding to simply chase after them and move
between them and sometimes get stuck on something
specific along the way. Inside all of these works, there
are displays of seduction. My eye keeps jumping to
the painting, “The First Compound We Reached,” (pg.
29) I don’t know why. Maybe simply because it is pink,
which is reason enough. I observe the images freely,
and suddenly am met with such intense presentations
of purple and yellow that I am consumed and forced
to ask, “what I am experiencing?” The painting, “If We
Could Communicate,” (pg. 33) is the most prominent
example of Yishay’s exploration into erasure,
inclusion and the rewrite. The first association that
comes to mind is the process if writing a script.
Pacing back and forth, adding and deleting, countless
attempts to move forward and blur traces of what
was, it is exceedingly palpable here. 

A conversation between Elinor Nechemya, Menahem Goldenberg and Gilad Efrat



39 38
 ,  2 0 2 1 , ד ב ל  ע ק  י ל י ר ק א  ,1 1 0 x 1 0 מ4 ״ ס  

U n t i t l e d ,  2 0 2 1 ,  a c r y l i c  o n  c a n v a s ,  1 0 4 x 1 1 0  c m
 ,  2 0 2 1 , ד ב ל  ע ק  י ל י ר ק א ו ן  מ ש  ,1 1 0 x 1 1 מ0 ״ ס  

U n t i t l e d ,  2 0 2 1 ,  o i l  &  a c r y l i c  o n  c a n v a s ,  1 1 0 x 1 1 0  c m
ת ר ת ו כ א  ל ל ת ר ת ו כ א  ל ל



41 40
 , ו ו ח נ א  ל ש ם  י ת ו 2ת 0 2 1 , ד ב ל  ע ק  י ל י ר ק א  ,1 1 5 x 1 1 מ3 ״ ס  

 ,  2 0 2 1 ,  a c r y l i c  o n  c a n v a s ,  1 1 3 x 1 1 5  c m
 , ם ו ק מ א  ל ל א  צ מ נ ה  2ז 0 2 1 , ד ב ל  ע ק  י ל י ר ק א  ,1 2 5 x 1 2 מ5 ״ ס  

 ,  2 0 2 1 ,  a c r y l i c  o n  c a n v a s ,  1 2 5 x 1 2 5  c mS t r a w b e r r i e s  L e f t  U n e x p e r i e n c e d I t  I s  F o u n d W i t h o u t a P l a c e



43 42

 
,  2 0 2 1 ,  a c r y l i c  o n  c a n v a s , 1 2 5 x 1 2 0  c m

 , ? ם ש ש  י ם  י נ ג ו ת  ו ד ש ה  ז י 2א 0 2 1 , ד ב ל  ע ק  י ל י ר ק א  ,1 2 0 x 1 2 מ5 ״ ס  
W h a t  K i n d  o f  F i e l d s  a n d  G a r d e n s  a r e  T h e r e ?



maya ga l le ry

Y I S H A Y  H O G E S T A

PARITY


