
TAASPEN
Karokynká, Tierra 

del Fuego
Christy Gast 

(artista), Camila 
Marambio 

(curadora), Denise 
Milstein (escritora/

socióloga), He’many 
Molina (consultora/

poeta), agustine 
zegers (artista 

olfative)

RICH
Bog Hollow, Nueva 

York
Christy Gast 

(artista), Camila 
Marambio (curadora), 

Denise Milstein 
(escritora/socióloga), 

agustine zegers 
(artista olfative)

WOLVES IN THE MIRE

Bogerudmyra, Oslo
Camila Marambio 

(curadora), Randi 
Nygård (artista), 

Karolin Tampere 
(curadora), Simon 

Daniel Tegnander 
Wenzel (artista olfativo)

JALO GABA

Minjerribah, País 
Quandamooka

Elisa Jane Carmichael 
(artista Quandamooka), 

Freja Carmichael 
(curadora Quandamooka), 

Sonja Carmichael (artista 
Quandamooka), Jasper 

Coleman (ceramicist), 
Caitlin Franzmann 

(artista), Camila Marambio 
(curadora), Renee Rossini 

(ecologista), agustine 
zegers (artista olfative)



1. HECHIZANDO PANTANOS

Camila Marambio + agustine zegers

2. UNA TURBERA NO
 ES UNA M

ETÁFO
RA

Hsuan L. Hsu

3. INTERLUDIO
He’many Molina

4. FOUR DISPATCHES 

Kashina



HECHIZANDO PANTANOS
Camila Marambio + agustine zegers

No quiero reinar 
porque lluevo. 
Caigo, 
caigo en gotas, y exploto con el impacto del 
golpe, 
aun cuando caigo sobre tu blandura. 

¿Por qué no te creo? 
Porque no creo, 
veo con la nariz. 

Me coges con tu sucio. 

Tus turgencias son mis turbulencias, 
y mis turbiedades son poca cosa, 
pero juntes nos salen alas. 

Como cucaracha 
me escondo en el marrón de tus ojos líquidos. 
Nos escondemos, 
nos escondes. 

Al meter mi mano en tus vísceras cartilaginosas 
me las tomas 
y me descompones lentamente. 

Estamos aquí en medio de la masacre, 
testigas del genocidio. 
Tú gritas muda y te escucho, 
pero yo no soy una, 
somos une, 
muches, 
que sorteando el ahogo nos entre-amamos, 
y flotando conspiramos más allá de la tarea. 

Tu gris
hunde la cañería 
que succiona la humedad en bucles que me confunden, 
pero me entrego al tiempo de tus raíces anegadas 
que contienen la nada completa, 
cada cápsula un salvavidas a la extrañeza, 
cada borde un frente de (d)olor. 

Que turbies que somos cuando nos escabullimos. 

Este escabullimiento se aleja del pensamiento cartesiano y de las ciencias naturales clásicas que se han 
calcificado en un sistema de domesticación del planeta como un recurso que alimenta lo “humano” como 
la categoría dominante. Incluso la ecología se ha transformado en un sistema de captura, de catalogación, 
de autoría jerárquica, de disciplina castigadora, de orden y sistema que deja de lado las metodologías cuir, 
escurridizas y caóticas —metodologías propias de las cuerpas ecológicas que estudiamos: metodologías de 
la descomposición, la extrañeza y la desaceleración—. Procesos que la naturaleza nos enseña en su caos 
abrazador, un caos que por siglos los Homo economicus han intentado controlar con tecnologías de borde, 
de separación, de regulación, de aplanamiento, de socavamiento y de extracción.

La turbera tiene esta clase de metodología: bruja, resbaladiza, multifocal, lenta, abyecta, empapada e in-
capturable. Por centenios ha ofrecido refugio de las violencias del colonialismo. En su otredad, ha sido un 
amparo para cuerpas fugitivas, creando comunidades polivalentes que se deslizan hacia la libertad desde 
la mano autoritaria de la conquista territorial y epistemológica. Por miles de años ha ofrecido procesos 
alquímicos que han regulado el mundo invisible del aire y el ambiente, cambiando la composición química 
de la munda entera con una modestia subterránea inmedible. Ella nunca se permite ver completamente, 
ni tampoco comprender. Es una pedagoga de la opacidad. En su forma manglar en Martinica, ella acom-
pañó silenciosamente el trayecto del teórico Édouard Glissant, quien dijo: “demandamos el derecho a la 
opacidad”. Glissant formuló la idea de la violencia occidental del querer entender a los pueblos y a las 
personas capturándolas y aplicando una forma de extractivismo epistemológico como uno de los brazos 
del robo de territorios y como una herramienta de opresión para completar el apocalipsis norteño que 
recompuso el mundo entero. En su forma pantano en Estados Unidos (The Great Dismal Swamp), 
colaboró en el llamado petit marronage norteño, ofreciendo un espacio para actos de liberación de per-
sonas indígenas y racializadas. Hoy, al sur del mundo —según la perspectiva cartográfica Europea—, 
sigue acompañando los procesos liberatorios del pueblo Selk’nam en Tierra del Fuego, Karokynká en 
forma de turbera hol-hol.
 
En el proceso de honrarla y acompañarla, la turbera nos ha permitido vislumbrar una fracción de su 
potencial disruptivo. Con ella, hemos cuajado una serie de éticas y procesos que tradujimos al mundo 
del trabajo artístico, ambiental y relacional. Algunos de los valores que nos ha entregado son la decel-
eración, la liquidez, el entrelazarse sin anudarse, el transformarse subterráneamente, el orientarnos 
las cuerpas al revés y el dejarnos mojar completamente en la entrega a otra cuerpa. Nos ha enseñado 
sobre lo que revela el aire, sobre las intimidades y transformaciones que se desenredan al nivel de 
nuestros pulmones, al respirar con (nos)otres. Esta es una intimidad penetrante y constante porque 
donde sea que te encuentres, respiras. 



¿Y qué contiene ese elemento que llamamos aire? Ese elemento que nos 
hace y deshace a todo momento. ¿Quién es y cómo se produce? El aire de 
la munda, al igual que sus aguas, es el mismo desde el inicio de los tiem-
pos. Pasando de cuerpa en cuerpa se carga, te cargas y descargas en su 
aliento. Su aliento, que da y quita la vida, es un viento que se altera por 
las actividades capitalocénicas tal y como las brujas que deshacen estas 
actividades, como la turbera con su silenciosa y persistente captura de 
carbono. Es desde este punto de contacto que nos vinculamos al arte 
ambiental, a través de los respiros relacionales que nos sostienen a 
cada momento. La nuestra es una práctica esotérica, que camina 
al son de la viscosa intimidad de ser un ser en el ambiente. Que 
emerge y se desprende lentamente de las prácticas exotéricas del 
arte ambiental con sus ejemplos históricos del uso del suelo como 
simple material escultórico. Los musgos en Venecia no eran obra 
sino seres en tránsito, cultivados para exhibirse y romper cade-
nas de ignorancia comercial, interrumpiendo el extractivismo. 
Ensayamos dar pasos hacia dinámicas, acuerdos y políticas 
de transferencia. Es con esos ensayos que habilitamos espa-
cios para el cultivo de nuevas éticas, de encuentros bonitos 
y procesos de restauración que son hechizos. Procesos 
que nos invitan a desenvolvernos y disolvernos, amplian-
do el entendimiento, ya que estamos en un continuo de 
transcorporalidad. Ya que bebemos el aire tocado por 
la turbera. Y bebemos los trazos antropogénicos de 
contaminación que nos enferman y recomponen con-
stantemente. Nuestros Ensayos no son procesos mera-
mente físicos sino incautaciones pungentes de la con-
ciencia; encantaciones, porque se envuelven en dulzura, 
pero, cuidado, pican hondo. 

No transamos en símbolos, negociamos en lenguas que se 
bifurcan, ingeniando intimidades que vuelcan la direccionalidad 
de las naves que han trasladado y trasladan (nuestras) cuerpas 
turbias hacia las macetas de quienes quieren seguir mantenidos 
por un planeta que no escuchan. 

Negociamos en lenguajes invisibles, susurrados y excretados por seres 
multidireccionales con quienes nos movemos intuitivamente en contra de 

la representación, resistiendo el mecanismo de captura de la inteligibilidad, 
abriendo paso al viaje de la transmutación inentendible, invendible, impen-

sable.

* No fuimos ni seremos invitades a las olimpiadas del arte, así que nos 
regalamos. Nos regalamos utilizando metodologías turbeadas: creando 

redes colaborativas de forma descentralizada, comunitaria y transfron-
teriza. Conversando a través de cables trenzados como filamentos alred-

edor de las masas continentales y sumergides por los cuerpos acuosos de 
la tierra. Creando espacios de diálogo gelatinoso, traduciendo geografías 

en gestos relacionales y respiros. Estas conversaciones entienden al tiempo 
como un cuidado que atiende a los ritmos inter e intraespecie, al consen-

timiento y a la coordinación requerida para crear el tiempo. Entre estos cientos 
de minutos inventados, robados a la máquina, entre deberes y sentires se abrió 

un hueco para otra cosa. Este es el espacio olfativo. 

* Llegamos como zorrillos: chorreando sentipensares en un espacio desodorizado, 
demarcado por las lógicas dominantes de la separación y de la patria como con-

structo social. Te rociamos de perfume que creíste inocuo pero removió tu sed de 
representación y la reemplazó con misterio. Un perfume que traba tu lengua y te trenza 

con saberes sutiles, infiltrando los pensamientos lineales con un zigzagueo mareador 
y revelador. Viajaste con nosotres, dejándonos entrar en tus avenidas y gatear por tu 
conductos olfativos para lamer tu cerebro. Aun así, no nos ves. 

* Luego volvimos a entrometernos, como ofrenda de papel. Desafiando sistemas post-
ales y procreando voluntades prestadas, continuamos el tráfico del vacío, fuera de 
norma. Cual atletas de la carrera antiimperialista ampliamos el ancho del estadio 

para que entraran les invisibilizades. Allí nos puedes hallar enterrades, felices, en 
los intestinos del libro Turba Tol Hol-Hol, custodiando la entrada de los versos 
australes y el aire fresco del mar. 



Ahora, tras estas iteraciones pasadas de ofrenda, nos ofrecemos otra vez. Nos 
regalamos desde cuatro geografías: Karokynká, Tierra del Fuego; Bog Hollow, 
Nueva York; Bogerudmyra, Oslo; y Minjerribah, Quandamooka Country. Es-
tas geografías reúnen saberes de pantano, humedal y turbera con ambientes 
archipelágicos, boscosos y litorales. Aquí nos invitan los olores de la tierra 
mojada y el Sphagnum magellanicum, los de los castores que presencian 
la destrucción capitalocénica en los EE. UU., su pelaje mojado, y los de la 
corteza de los pinos escandinavos, al igual que los aromas de la flora Austra-
liana acompañada por vitales quemas lentas. Estas localidades nos regalan 
historias olfativas de cuidado y visibilización al sur del mundo (Karokynká), 
del extractivismo norteño (Bog Hollow), de los imaginarios de lobos en el 
fango y búhos en el musgo (Bogerudmyra) y de las ricas tradiciones ances-
trales de tejer junco de pantano (ungaire) como un cuerpo de conocimiento 
(Minjerribah). 

Frente a ti se encuentran estos olores de la turbera en sus cuatro versiones. No 
son ilimitados, por ahora no son más que esto. Ser no más que algo es mucho, 
porque en ello hay historias de lucha, negación y secuestro. Y hemos llegado a 
estar en tus manos. Esta edificación es una cadena de humores, labores y sudores, 
por nombrar solo algunos de los elementos aquí presentes. Humores que tienen fig-
uras definidas y que se desdibujan también. Humores con nombres propios e historias 
privadas, algunas compartidas, otras olvidadas. Labores que exhiben destreza, refin-
amiento, devoción y que conjugan necesidades, hambres y vocaciones. Labores que se 
pueden acreditar y otras que no, porque son experimentos fuera del léxico de lo medible, 
incluso de lo perceptible. Sudores que se evaporan en la cálida brisa tropical, que se con-
gelan en la noche polar, que se condensan en las axilas del dique, que se queman con las 
llamas del incendio del archipiélago, que se ahúman con la pasión de la ceremonia, que se 
absorben por la esponja que nos dio a luz. 

Sudores que, en la multiplicidad de esta edición, se pueden activar de forma simultánea, excitan-
do un rizoma de experiencias de infiltración pulmonar. Infiltración que activa la suciedad y la poten-
cia liberadora de la turba dentro de la cuerpa, creando colapsos geográfico-moleculares en nues-
tros alvéolos, que activan éticas brujas y húmedas dentro de las narices de quienes la encuentren. 

Tupida es la lápida del mundo en el que la creatividad se hace caber, 
por amor al sacrificio nuestra caja haz de tener. 
Custódiala con tu querer. 

NOTA: Este texto se escribió presencial y conjuntamente en 
Borikén, al paso de la introducción de Francisco Zegers en su 
libro Cartografías del deseo, que nos regaló un camino biolumi-
niscente dentro de nuestro sumergimiento acuoso en las turb-
eras al abordar este escrito. Se escribió también a partir de las 
enseñanzas de Johanna Hedva en su clase Skin and Spine con 
Corporeal Writing, quien nos impartió la sabiduría de “aprender 
a hablar la lengua de lo desconocido.” 



UNA TURBERA NO ES UNA METÁFORA
Hsuan L. Hsu

Al haber pasado la mayoría de mi vida en suburbios y ciudades, aprendí 
a hablar sobre las turberas de forma meramente metafórica —tal y como 
une hablaría de los pantanos o el estiércol—. No siendo ni agua ni 
tierra, ni líquidas ni sólidas, las turberas se oponen a las categorías 
elementales occidentales. Decimos que nos quedamos espantades, 
empantanades o atrapades en un “efecto del bajío —una interrupción 
en el movimiento y el flujo”. En la turbera, las categorías son turbias 
y los tiempos del avance son viscosos. Esta noción de la turbera 
como un espacio de confusión o indeterminación se puede encon-
trar incluso en la literatura, en la obra de lumbreras como Herman 
Melville (“el podría haber sido es simplemente un suelo pantanoso 
sobre el que construir”) o Emily Dickinson (quien rechaza de la idea 
del “decir su propio nombre—el junio de toda la vida—/ a un pantano 
admirador!”).

Quizás por esto el capitalismo interactúa con las turberas mediante el 
proceso de wastelanding. Proveniente de las palabras waste y land —que 
significan “desperdicio” y “tierra”— este término de Traci Brynne Voyles de-
fine a los discursos coloniales que leen a la tierra indígena como un terreno 
“sin valor, o solo con el valor de lo que se puede extraer de ellas”. Concep-
tualizadas como amenazas espaciales a los asentamientos, el progreso, las 
categorías racionales y la estabilidad territorial, las turberas se habilitan para 
la extracción y contaminación: su turba cortada para crear combustible, jar-
dines y malta, entre otras cosas; su espacio drenado y reinscrito como parques, 
vertederos, infraestructura y bienes raíces. Al buscar una turbera para visitar 
cerca de mi hogar en Sacramento, leí que “el pantano más al sur de la costa (…) 
desapareció hace mucho tiempo, transformado con el tiempo en una gasolinera 
Chevron en el centro de San Francisco”. En California, la turba no se define como 
la rica fuente de vida orgánica que es, sino como un “mineral” cuya extracción se 
rige por las regulaciones de las mineras estatales. 
Pero una turbera no es una metáfora —no es una referencia a estancarse en el tiem-

po ni un páramo sin valor, hambriento por reclamación capitalista—. Ni 
siquiera cabe en el inimaginable “podría-haber-sido”. Turba Tol Hol-Hol 
Tol es un recordatorio convincente de que las turberas abundan con vida 

y posibilidad: las turberas se forman a lo largo de milenios y son hogares 
para diversos seres, distintivos y enredados, incluidos microbios, mus-

gos sphagnum, aves, insectos, árboles, castores, ranas y personas. Las 
turberas sostienen y han sido sostenidas por pueblos originarios como los 
Selk’nam —que habitan las turberas de Tierra del Fuego desde hace más 

de 8.000 años, utilizando el agua de pantano como medio para alimentarse y 
preservar otros alimentos— y el pueblo Quandamooka —quienes han estado 

recuperando sus prácticas ancestrales de tejido con el uso del ungaire, una 
caña rosada y verde que crece en los humedales de islas arenosas de Minjer-
ribah, en la Bahía de Moreton—. Siendo depósitos terrestres de carbono que 
almacenan el doble de carbono que todos los bosques del mundo en su con-
junto, las turberas también sustentan la estabilidad del clima planetario y todas 
las formas de vida que dependen de esta. En la medida en que nuestras 
vidas estén afectadas de manera desigual tanto por los recursos extraídos 
de las turberas como por las enormes reservas de carbono existentes en 
las turberas imperturbadas, todes somos “personas de turbera”. El acto 
de oler cuatro turberas ubicadas en cuatro continentes distintos transmite 
con fuerza el hecho de que no hay dos turberas iguales, de que cada una 
tiene un terroir olfativo distintivo (un término lamentablemente terroso al 
hablar de inhalaciones pantanosas), una atmósfera emitida por su hiper-
localidad y su única comunidad de flora, fauna, fungi, turba y químicos.

Taaspen, que evoca la turbera en Karokynká, Tierra del Fuego, las 
tierras ancestrales del pueblo Selk’nam, me pareció terroso, picante, 
musgoso y vibrante, con una sensación de profundidad y dimension-
alidad. Como ocurre con la mayoría de los otros aromas, no había 
ni un rastro de las ideas olfativas que erróneamente he aprendido a 
asociar con las turberas: olores de pudrición, lodo, estancamiento, 
“miasmas”, “hedor turboso”. El olor, en cambio, era invitador, lo 
olí una y otra vez. Comparando el aroma de taaspen con una fo-
tografía en la cual la turbera está cubierta de parches de nieve, 
encontré difícil conciliar el olor tan vivo y nítido del frío y la hume-
dad. ¿Cómo puede ser que un pantano tan frío y húmedo pro-
duzca un aire picante?
Cuando huelo jalo gaba, inspirado en un pantano al otro lado 



del mundo en tierra ancestral Quandamooka en 
la Bahía de Moreton, Australia, me sorprende una 
sensación de familiaridad. Me huele fresco, mentola-
do y cálido. Hay también un sutil rastro de humo que 
resuena con el nombre de la fragancia. El olor se siente 
energizante, ligero, todo lo contrario de estar “estanca-
do”. Huele un poco al limpiador facial que he estado us-
ando, tal vez porque algunos de los componentes vegetales 
de este aroma (por ejemplo, el eucalipto) han sido extraídos 
o sintetizados y comercializados como productos de cuidado 
personal. El contraste entre la fragancia de mi limpiador facial y 
el olor de un pantano vivo es tonificante. ¿Por qué deberíamos 
inhalar una sensación de bienestar de los productos perfumados 
para el cuidado personal (a menudo tóxicos), en lugar de los lugares 
que habitamos y cuidamos? 

Wolves in the mire, basado en una turbera en Bogerudmyra, Oslo, me 
huele medicinal, con notas a pasto y pino y una sensación terrosa de 
profundidad. El nombre evoca, quizás, el olor a lobos. Como la may-
oría de las personas, nunca he olido a un lobo, pero los lobos —que 
pueden discernir olores hasta a una milla de distancia— probable-
mente sí me han olido a mí. La imagen de los lobos en el fango me 
causa curiosidad por saber cómo olería este pantano para un lobo 
que lo atraviesa en busca de presas. Seguramente los olores se 
percibirían más vívidamente y variarían a través del espacio y el tiem-
po. Para un lobo, ciertos olores probablemente predominarían ante 
otros: no la turba herbosa o el pino (y ciertamente no un concepto 
abstracto como “medicinal”), sino los rastros del olor de presas en 
movimiento, mezclados con un familiar olor de fondo vegetal. 

El olor de rich no se aproxima a los otros. No es tan invitador, prob-
ablemente porque asocio el humo con el asma y el humo de los 
incendios forestales de California —estoy escribiendo esto junto 
a un filtro de aire a máxima potencia en un día de verano lleno de 
humo en Sacramento—. Percibí rich como ahumado, almizclado, 
empalagosamente dulce y abrumador. Tenía una sensación sini-
estra, “rica” pero desequilibrada; no es un aroma al que me gus-
taría volver. Todo esto es reflejado poderosamente por el título de 
la fragancia y el interés de los artistas por transmitir los efectos 
atmosféricos del extractivismo. Pienso en el término “hedor a 
turba”, utilizado históricamente para describir los olores hiperlo-
cales de las casas calentadas con turba, localizadas en o cerca 
de turberas (como escribió un nostálgico poeta escocés en 

1922, “el olor más amable es el antiguo hedor a turba/ El lugar que el corazón mantiene verde”), 
que ahora se comercializa como un atributo deseable de los whiskies de alta gama. El olor a 
turba, el humo y el almizcle también sugieren una atmósfera (codificada culturalmente) de 
privilegio y de masculinidad “tóxica”, como una barra de whisky o una man cave, una cueva 
de hombres. Esta fragancia se basa en Bog Hollow: un ecosistema complejo con una larga 
historia de tala ilegal y extracción de turba en el norte del estado de Nueva York, cuyo nom-

bre evoca el final de la extracción capitalista: el vaciamiento de todo lo que las ecologías 
de las turberas reúnen y mantienen unido.

En The Scent of Time, el filósofo Byung-Chul Han contrasta el tiempo homogéneo, 
vacío y aceleracionista provocado por la modernidad capitalista con una sensación 
de quietud y duración que asocia con el olor. Al escribir sobre el reloj de incien-
so, un dispositivo chino que mide el tiempo mediante la combustión lenta del 

incienso, escribe: “El tiempo fragante no fluye ni se escurre. Nada se vacía. 
Más bien, el aroma del incienso llena la habitación, incluso convierte el tiem-
po en espacio; por lo tanto, da una semblanza de duración”. Mientras que 
el tiempo vacuo del capitalismo exige ser llenado con actividad apresurada 
y “progreso”, el olor es un portal sensorial que se abre a un ritmo de (co)
existencia más lento y cuidadoso. Los aromas de las turberas que ofrece 
Turba Tol Hol-Hol Tol no solo nos transportan a cuatro paisajes olfativos distin-
tos y conmovedores, sino que también interrumpen la concepción capitalista 
moderna del tiempo y el espacio como elementos homogéneos y vacíos. Nos 
empantanan productiva, placentera y visceralmente en atmósferas vibrantes y 
con una multiplicidad de capas que huelen no solo a la turba y la humedad for-
madas durante milenios, sino a los diferentes mundos —ya sean exuberantes, 
extractivos o agradables— que las turberas hacen posible. 

1. Tiffany Lethabo King, The Black Shoals: Offshore Formations of Black and Na-
tive Studies (Durham, Duke University Press, 2019), 1. El “bajío” del que escribe 
Lethabo King en inglés (shoaling) es sinónimo del sustantivo shoal, que refiere a 
formaciones geográficas cercanas a áreas costales y que no son ni tierra ni agua, 
y al verbo homónimo, que corresponde al acto de reunirse en grupo. 
2. Traci Brynne Voyles, Wastelanding: Legacies of Uranium Mining in Navajo Coun-
try (Mineápolis, University of Minnesota Press, 2015), 10. 
3. Gordon Leppig cit. in Heidi Walters, “Peat Mosh”, North Coast Journal, 15 de 
abril de 2010, web. Disponible en: https://www.northcoastjournal.com/humboldt/
peat-mosh/Content?oid=2130957
4. James Pittendrigh Macgillivray, Bog-Myrtle and Peat Reek (Edinburgh, self-pub-
lished, 1922), 48.
5. Byung-Chul Han, The Scent of Time: A Philosophical Essay on the Art of Lingering 
(New York, Polity, 2017), 57.



IN
TE

RL
UD

IO
: T

RA
DU

C
C

IO
NE

S 
O

LF
AT

IV
AS

 D
EL

 S
EL

K’
NA

M
H

e’
m

an
y 

M
ol

in
a

Hundirse en el barro
Immersing into mud

Peat * Pleasant Smell

Turba * Olor agradable

Sentimiento de aguaWater feeling

Liquen de agua

W
ater lichen

HOL-HOL * KAMSKEN-SOLECH

VIEKIYON CHOWN

TAASPEN

KARROH CHOWN



TAASPEN
Gentileza — forma-concha de oreja de bebe.

¿Qué sonido haría eso, moldeado de papel, barniz, 
nácar, y colocado al tuyo?

Caminoárbol
Musgo semillaperla entre pulgar y dedo, acariciado, 

apenas-pelado
Zumbido-tierra-baja

Recipiente para separaciones lácticas
*

Cuna de hielo balanceándose hacia delante y detrás, glóbulo 
cambiante. Un zumbido.

*
Poros como pozos para el crecimiento, piel como superficie 

terrenal, planicie-sueño fértil, “vomitar una cascada,” — 
Estrellado y bioluminiscencia debajo del congelo.

Milpiés, escarabajos. caparazones húmedos telégrafo-relámpago
Riachuelos, chorreos, leídos en palma. Camas suaves y vías de 

agua — para apuntar 

CUATRO DESPACHOS
Kashina

JALO GABA
Antiséptico — gusanos muerden la corteza medicinal, nudosa y multiplican sus segmentos, las empodera, 
vermicelular, pulsera apilable, hasta que se convierten en una cadena esmeralda herida tierra redonda, 
serpenteando los perímetros/costas, desembocando secreciones congeladas de jadeíta, cúmulos 
macabres que se endurecen, resinosos, frescos en la frente — toc toc el paso mil gateos — pulsaciones 
en tensión con la tierra, tamborileando — un mastique de ámbar petro-teléfono
Insectos muerden a las personas mientras duermen. DENTRO de la llave. Con salvajismo cariñoso. 
Crujido profundo de médula — nos despertamos con pedazos removidos de nuestros muslos y 
cueros cabelludos. 
Los trazos mordidos son irregulares, montañosos, con venas de ágata. Resin-amos y devenimos 
cristal. Gomitas. Latex sanador sellando sobre la sangre. Para patinar.
(Troncos cayendo en témpanos de hielo)
Espolvoreos de mica y soluciones herbales para nuestros poros.
Compresa pulmonar readymade — acuéstate aquí. (En mi pulso fosilizante) Relleno con 
nieve como bolsita acolchada de milady. Costura en picodepájaro.
Caída rápida de nieve.
Las picaduras nos ILUMINAN, nos inundan de exudaciones (cccccchcccch — 
cortahojas ocupada, mandíbula melódica)
Estamos habitados de humo enjoyado y corrientes activas, las dos transmutando 
y cambiándose de nuevo, elasticidad total — comunión elemental gentil, lava 
fluida, terrificante, derretida
(Humo + relámpago en botella)
(Jarra de Leyden)



RICH
Torta turbeada melosa strata-jarabe carnes asadas, aves lacadas 
piel fragmentada-cocida entre dos capas de masa dientes crujiendo 
pequeños huesillos grasosos, goteo viscoso de labios cápsulas de tinta 
rebosantes que oscurecen los molares, la aguja de tatuaje caligrafiando 
mordiscos tintos mientras las letras adorantes corazón-quemadura sobre 
varias capas de piel hasta los órganos, pulmones pulsando para todos 
los ritmos temporales zumbando entre palabras . . . chorreo CALIENTE 
por paredes cuevosas, horno comunal donde todos los panes florecen 
esporas-sacarinas atrapadas en ropa-pelo-piel — solar, imprentas rojas-
ladrillo en mejillas y antebrazos. Amasando — una masa gruesa de greda, 
cacao cascareado, tenaz, brillo tamizado de cobre tamizado con carbón, 
chispas prendidas, trazas dactilares en paredes, mancha voraz de palma, chupe-
extractivo-octópalo hundiendo tu mano en costillas goteantes, partiendo, vigas, 
motas carbonizadas agridulces, elemento-fuego-furioso, guata voraz emitiendo 
humo que alimenta más noche-negrura. Consumo circular. Montones disecados de 
paja quemada, caniza — ungüento de malta quemada, pieles, azúcar rocosa, tierra 
que ha absorbido el calor corporal. Cráteres burbujeando bocas, bordes agrietados

WOLVES IN THE MIRE
Arrastre-garra muerta-viviente, enganche, vapor, formas de vida 
desenvolviéndose (motas de polvo, el empuje de la pluma, abertura en 
pelaje - ) (al aire, desate corpóreo, escabullido)
Almando/terreando. Camino de tierra, hundiéndose al suelo, mis rodillas 
- pasos pesados, vapores subiendo, a-hhh -iss (miasmas redondas)
Decayendo — desliz de greda — a todo ángulo — moldes de mi 
cuerpa crean un laberinto — erecto — sobrecrecido — jardín gentil 
pasatiempo transformado en salto brinco sobre múltiples lápidas. 
Me pierdo en las muertes que he creado para mi  en sueños. 
Pelusas suaves — dec- - para parar — purpúreo moretoneado 
— me hundo-anclo — el remolino —
(Mi cuerpa cae 1 000 000 metros)
Eje y estrella-barro
(Cuerpa rotando lentamente, ángel trazando la tierra)
Patrones-ondas (pelo encontrado todavía adherido a 
momias, enroscado abundante creciendo infinito cabello 
eterno enrojecido con madder, henna, forzando un cruce 
más allá de los confines de las piedras, saco de cuero)
ARRIBA ARRIBA
Un pausa —
Ocupándose (gusano peristáltico expulsando-fuera 
de materia, máquina-expulso, esfínter-escupo)
TODAS LAS DIRECCIONES A LA VEZ
(Mi cuerpa constantemente cambiante en el suelo 
, tentáculo movido, seis pies y más, revolvido. 
Adentro mi cuerpa a la tierra. Friccional. La 
madera comida envolviendo el clavo.)
Capas de lluvia donde yazco. Penetraciones 
frescas-cálidas.



Esta publicación nace sobre los hombros de la red tentacular de grupos de investigación de la colectiva llamada Ensayos. Algunos de los aromas que aparecen aquí se 
mostraron por primera vez en la exposición colectiva Turba Tol Hol-Hol Tol en el Pabellón Chileno de La Biennale di Venezia en 2022. Si bien esta iteración particular existe 
en torno a la colaboración olfativa, honra a cada colaboradora (humana y no humana) que ha dado forma a este trabajo desde su germinación en 2010.

Producido con el generoso apoyo de Anonymous Was a Woman en asociación con The New York Foundation for the Arts.

Agradecemos especialmente a Para la Naturaleza, El Lobi y Johanna Hedva por acoger nuestro aprendizaje y conversaciones en el proceso de producción de esta edición.
Traductore: agustine zegers
Editores: Ric Tennenbaum, Simón López Trujillo

El diseño de esta edición alude a los puentes de turbera: estructuras no-lineales que nos obligan a romper con la direccionalidad para abrazar a las epistemologías 
zigzagueantes de las turberas a medida que nos acercamos a ellas. El diseño también hace un guiño a las geografías desiguales y los lapsos de comunicación 
generativos que abren nuestros procesos turbeados de colaboración distante. De manera similar, los procesos de traducción al inglés y español no se llevaron a cabo de 
manera lineal, sino multidireccional, con énfasis en crear un texto distinto en cada idioma que mantuviera la esencia poética de sí mismo y se convirtiera emergentemente 
en una nueva creación.

Tipografías:
Basic Commercial Pro (Linotype)
Neureal (ECAL)


